# Trasformare il male in bene

### Balàk

Proverbi (10:7), che "il nome dei e di Moshiach, e sapeva che questo malvagi scompare con loro", i nostri grande sarebbe derivato proprio da Saggi hanno ricavato un insegna- lui". E infatti, Ruth la Moabita, dalla mento secondo il quale l'uomo non quale discese il re David, dal quale deve chiamare i propri figli col nome discenderà poi il re Moshiach, era di un malvagio, così da non perpe- una discendente di Balàk! In questo tuarlo. Alla luce di ciò, suscita gran-senso, vediamo che Balàk rappreintera della Torà sia stata chiamata col nome del malvagio Balàk. In effetti, anche un'altra parashà prende il nome di un peccatore, Kòrach, ma non è possibile paragonare comunque Kòrach, che era Ebreo e i cui figli si pentirono (come è scritto 'i figli di Kòrach non morirono' - Bemidbàr 26:11), e che di per se stesso, alla fine, si pentì, con Balàk, che non era ebreo, ed era un malvagio, il più grande fra tutti i nemici d'Israele. Come è possibile quindi che un'intera parashà della Torà sia stata chiamata col suo nome?!

### Una luce particolare

Balàk simbolizza la più completa recisione e separazione dalla sande sapiente (più ancora di Bil'am) e Moshiach. che egli sapeva quale sarebbe stata

la discendenza del regno d'Israele, Procurare grande gioia e sod- di David e quello di Moshiach. Balàk Sulla base di ciò che è scritto nei "che è il regno della casa di David disfazione in Alto



trasformazione del male in bene e Balàk fu l'opposto della santità e raptità. Il suo nome viene da 'bolka' presentò la più completa recisione e (Isaia 24:1) che ha il significato di separazione dalla santità, ma alla fin morte e distruzione. D'altra parte, fine proprio da lui uscì la santità più Hashl'a dice che Balàk era un gran- elevata: il re David e il nostro giusto

tipi di servizio Divino: quello del elevato. fare il bene, e quello della trasformazione del male in bene. Lo stu- Non dobbiamo rattristarci dio della Torà e l'adempimento dei In ciò si nasconde anche un inseprecetti rappresentano il fare il bene gnamento per ognuno di noi: a volnella sua purezza. Combattendo in- te, quando un Ebreo fa un esame di de stupore il fatto che una parashà senta un tipo particolare di luce del- vece il male, fino al punto di trasfor- coscienza della propria condizione

ad un livello così alto, che nemmeno da D-O benedetto, dobbiamo sadell'amaro in dolce. Nel suo inizio, i giusti completi possono raggiun- pere che l'intenzione di ciò e che si gere. A questo tipo di servizio Di- trasformi in bene, fino a rivelare la vino allude la Torà, quando chiama scintilla di Moshiach che è in lui, e una parashà della Torà con il nome avvicinare così l'avvento del nostro di Balàk. Il Balàk della Torà non è giusto Moshiach e della Redenzione quello malvagio, ma il Balàk che vera e completa. è stato purificato e riparato, fino al punto che da esso scaturisce il regno (Da Likutèi Sichòt, vol. 28, pag. 273)

rappresenta quindi la trasformazio-Si possono distinguere due diversi ne del male in bene, fino al bene più

marlo in bene, personale e scopre di non essersi l'Ebreo compie comportato come si conviene al 'fiil servizio Divi- glio unico del Santo, benedetto Egli no del secondo sia' (per D-O ogni Ebreo è importipo, che procu- tante ed amato come lo è un figlio ra grande gioia unico, nato ai propri genitori nella e soddisfazio- loro vecchiaia), egli potrebbe cane in Alto. Di dere in uno stato di tristezza e scoquesto tipo è, raggiamento. Per questo gli dice la per esempio, il Torà: si può vincere il male, e perservizio della sino trasformarlo in santità, addiritteshuvà (penti- tura in quella di grado più elevato. mento e ritorno E così, anche quando vediamo un a D-O), che tra- altro Ebreo, che a prima vista semsforma i peccati bra essere 'come' uno che è reciso e la santità: la santità che deriva dalla in meriti e che eleva chi fa teshuvà completamente separato, per carità,

# Lo savevate i

tornerai a Lui, con tutto il tuo cuore. Creatore e pregaLo di perdonare il Creatore, possa Egli essere benedetto. Non farti prendere troppo dai dettagli

di tutto quello che fai. Si tratta del tuo male che hai fatto. Dopo di che, torna istinto del male, che opera contro di te. Esso cerca di sfinirti, insistendo Il Baal Shem Tov era solito dire: "Dove sul fatto che non hai compiuto il sono i tuoi pensieri, là tu ti trovi, tuo dovere, solo per farti cadere completamente." Se così, l'ultimo in depressione. La depressione è ripetere più una simile follia. Anche posto dove vorresti che fossero i tuoi un'attitudine riprovevole, l'ostacolo più pensieri è nel continuo rimuginare grande al servizio Divino. Anche se adempiuto completamente al tuo sui peccati compiuti. Ciò fornisce una cadi nel peccato, non crogiolarti nella dovere in qualche campo, dato che prospettiva completamente diversa del tristezza. Questa distruggerà tutto ciò hai incontrato diversi ostacoli, non pentimento: non ti penti rimuginando che avrai raggiunto finora, rendendoti lasciare che ciò ti abbatta. Considera sulla grettezza del peccato, ma una facile preda per l'istinto del male, che il Creatore, benedetto Egli sia, contemplando la grandezza della tua che ti farà sentire come se tu fossi una conosce tutto ciò che succede nei anima, quanto essa aspiri ad attaccarsi causa persa. Il tuo servizio Divino recessi più profondi del tuo cuore. Egli al suo Amato, il Creatore del cielo e non potrà fare altro che risentirne e sa che tu volevi fare le cose al meglio, della terra, e con quale grande amore crollare. Sii solo amareggiato per il solo che non ne sei stato in grado. l'Amato attende il momento in cui peccato, prova vergogna davanti al Ed allora, rafforzati nella gioia nel

a gioire nel Creatore, benedetto Egli sia, poiché ti sei già completamente pentito per quello che hai fatto e hai deciso nella tua mente di non se tu sai con certezza di non aver

## Accensione candele

## Tamùz

|                                    | P. Kòrach                                                                            | P. Chukkàt                                                                         |
|------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|
|                                    | 15-16 / 6                                                                            | 22-23 / 6                                                                          |
| Gerus.                             | 19:11 20:29                                                                          | 19:13 20:31                                                                        |
| Tel Av.                            | 19:26 20:32                                                                          | 19:28 20:33                                                                        |
| Haifa                              | 19:19 20:33                                                                          | 19:21 20:35                                                                        |
| Milano                             | 20:56 22:12                                                                          | 20:58 22:14                                                                        |
| Roma                               | 20:29 21:39                                                                          | 20:31 21:41                                                                        |
| Bologna                            | 20:46 21:51                                                                          | 20:48 21:53                                                                        |
| ·                                  |                                                                                      |                                                                                    |
|                                    |                                                                                      |                                                                                    |
|                                    | D Dalàh                                                                              | D Dinable                                                                          |
|                                    | P. Balàk                                                                             | P. Pinchàs                                                                         |
|                                    | P. Balàk<br>29-30 / 6                                                                | P. Pinchàs<br>6-7 / 7                                                              |
| Gerus.                             |                                                                                      |                                                                                    |
| Gerus.<br>Tel Av.                  | 29-30 / 6                                                                            | 6-7/7                                                                              |
|                                    | 29-30 / 6<br>19:13 20:31                                                             | 6-7/7<br>19:13 20:30                                                               |
| Tel Av.                            | 29-30 / 6<br>19:13 20:31<br>19:29 20:34                                              | 6-7/7<br>19:13 20:30<br>19:28 20:33                                                |
| Tel Av.<br>Haifa                   | 29-30 / 6<br>19:13 20:31<br>19:29 20:34<br>19:22 20:35                               | 6-7/7<br>19:13 20:30<br>19:28 20:33<br>19:21 20:34                                 |
| Tel Av.<br>Haifa<br>Milano         | 29-30 / 6<br>19:13 20:31<br>19:29 20:34<br>19:22 20:35<br>20:58 22:13                | 6-7/7<br>19:13 20:30<br>19:28 20:33<br>19:21 20:34<br>20:56 22:10                  |
| Tel Av.<br>Haifa<br>Milano<br>Roma | 29-30 / 6<br>19:13 20:31<br>19:29 20:34<br>19:22 20:35<br>20:58 22:13<br>20:31 21:41 | 6-7 / 7<br>19:13 20:30<br>19:28 20:33<br>19:21 20:34<br>20:56 22:10<br>20:30 21:39 |

# Qualcosa di inseparabile

## La funzione del digiuno

Il 17 di Tamùz è un giorno di digiuno che ricorda cinque tragici eventi della nostra storia: L'Ebraismo è scolpito nell'anima dell'Ebreo l'importanza del fatto che la Torà, in ogni suo 1) Moshè spezzò le Tavole della Legge, quando Le Tavole della Legge non furono date per aspetto, sia scolpita nell'animo dell'Ebreo. Le quotidiano nel Santuario, a causa dell'assedio funzione unica di definire la relazione rimase intatta. La città stessa, compreso il che impediva di portare a Gerusalemme gli fondamentale dell'Ebreo con l'Ebraismo. I Dieci Tempio al suo interno, non erano ancora stati animali necessari; 3) fu aperto un varco nelle Comandamenti furono incisi nelle tavole e, toccati. Solo una breccia fu aperta nelle sue del Secondo Tempio; 4) il crudele Apostomòs con l'inchiostro sulla carta vi è una grande ed il Tempio rappresentano l'Ebraismo stesso, gettò un Rotolo della Torà nelle fiamme; 5) da differenza. L'inchiostro, infatti non viene ad le sue basi. Le mura di cinta rappresentano parte di Ebrei traviati, fu collocato un idolo essere una parte della carta stessa, ma resta una quegli aspetti la cui unica funzione è quella di

all'interno del Tempio. Un digiuno non è solo la commemorazione di un particolare avvenimento; esso è soprattutto un mezzo per eliminare il tragico evento, o comunque le sue ripercussioni. Se accade qualcosa di male agli Ebrei, questa è solo una conseguenza dell'aver peccato. Un digiuno serve quindi a ricordare e ad ispirare il pentimento, ad avvicinarsi a D-O. Come dice il profeta: "Ricercate il Signore mentre Lo si può trovare, invocateLo mentre è vicino" (Isaia 55:6). L'Ebreo può pentirsi in qualsiasi giorno dell'anno, ma è molto più facile farlo nel giorno del digiuno, quando D-O "può essere trovato" ed è "vicino" a ogni Ebreo, quando ci viene fatto ricordare il

nostro servizio Divino.

### La rottura delle Tavole

tutta probabilità, avevano trascritto. Se quindi ed i precetti, ma non potrà cambiare la verità. essi già possedevano i Comandamenti, perché la rottura delle Tavole avrebbe dovuto essere così Una breccia nel muro tragica, tanto da essere un motivo per istituire Anche la breccia che fu aperta nelle mura di (Da discorsi del 17 Tamùz 5740 - 41 - 42)

un digiuno pubblico?

scese dal Monte Sinai e vide gli Ebrei adorare informare gli Ebrei dei Dieci Comandamenti. mura che cingevano Gerusalemme non furono un vitello d'oro; 2) fu interrotto il sacrificio Il loro scopo fu un altro. Esse ebbero la completamente distrutte; la maggior parte mura della città, all'epoca della distruzione come si sa, fra le lettere scolpite e quelle scritte mura. Spiritualmente, la città di Gerusalemme



male che ha causato i problemi e le disgrazie. cosa separata, tanto che simili lettere possono del loro comportamento malvagio, che era alla Il pentimento fa sì che le trasgressioni passate anche venire cancellate. Le lettere scolpite, radice del problema - la città stessa fu conquistata siano perdonate. Quando, quindi, la causa invece, sono parte della pietra, e non possono ed il Tempio distrutto. Ciò accade anche a livello stessa delle disgrazie viene rimossa, anche le essere rimosse senza mutilare la pietra stessa. Fu spirituale. Ogni aspetto dell'Ebraismo, anche disgrazie vengono automaticamente eliminate. questa la differenza fra i Dieci Comandamenti ciò che non è altro che un muro di protezione, È importante quindi studiare gli avvenimenti delle Tavole e quelli che gli Ebrei stessi ha un'importanza vitale. Ogni parte della Torà ricordati dai digiuni così che, comprendendone trascrissero. Fu poi proprio questa caratteristica infatti, come abbiamo visto, è scolpita nell'animo il loro significato spirituale, noi possiamo capire a definire il modello di relazione che esiste dell'Ebreo ed influenza la sua stessa essenza. in quali aree della nostra vita necessiti di più fra l'Ebreo e i Comandamenti e, per esteso, la Inoltre, se si permette che in una parte del muro il nostro pentimento ed un miglioramento del Torà stessa, dato che essi la comprendono e la si crei un varco, altri ne seguiranno, poiché "una La prima tragedia occorsa il 17 di Tamùz fu sua essenza, in modo eterno e inseparabile. Ora nel muro, noi dobbiamo agire: un giorno di quella della rottura delle Tavole. Un simile si può comprendere la gravità della rottura delle digiuno diventa necessario. Noi dobbiamo avvenimento non sembrerebbe però così grave Tavole. Un Ebreo può osservare tutta la Torà, riavvicinarci a D-O, dare noi stessi, rinforzare da giustificare un digiuno pubblico. Già prima senza trascurarne alcun aspetto; se però egli la la nostra spiritualità. Il digiuno riduce il nostro che fossero state date le Tavole, gli Ebrei avevano considera come un qualcosa di separato da se corpo fisico, "il nostro grasso ed il nostro ricevuto molte parti della Torà Scritta. La Torà stesso, senza vedere che egli e la Torà sono una sangue". Il "grasso" rappresenta il piacere, il stessa ci dice che, ancor prima del Monte Sinai, cosa sola, una simile attitudine costituisce di per "Moshè scrisse tutte le parole dell'Eterno" sé un fatto abbastanza grave da giustificare un vuol dire minimizzare il nostro coinvolgimento (Shemòt 24:4) e poi "prese il libro del patto, digiuno pubblico. Le Tavole, che rappresentano nei piaceri fisici e nel loro perseguimento. Noi ci e lo lesse alle orecchie del popolo" (Shemòt l'unità assoluta dell'Ebreo con la Torà, sono state volgiamo allo spirito, ci avviciniamo a D-O. Con 24:7). Rashi spiega che Moshè scrisse la Torà rotte. Un Ebreo può pensare di potersi staccare il nostro servizio spirituale noi correggiamo "da Bereshìt fino al Matàn Torà" ed anche i dall'Ebraismo, che la Torà sia come uno scritto i peccati e le omissioni del passato, che hanno precetti che furono impartiti a Marà". Inoltre, che può essere cancellato. L'incisione dei Dieci causato gli eventi per i quali digiuniamo. Inoltre, trascorsero quaranta giorni dal momento in Comandamenti insegna l'opposto: un Ebreo nell'era Messianica, i giorni di digiuno non cui furono pronunciati i Dieci Comandamenti non può cambiare ciò che egli è. Che lo voglia verranno solo aboliti, ma saranno trasformati fino a quello della rottura delle Tavole. In quel o no, l'Ebraismo è una parte di lui, incisa nella in giorni di festa, come è scritto: "Così dice il lasso di tempo, gli Ebrei studiarono i Dieci sua anima, inamovibile. Egli potrà cercare di Comandamenti che avevano sentito e che, con nascondersi dalla verità e non osservare la Torà

Gerusalemme e che costituì uno dei tragici eventi occorsi il 17 di Tamùz, serve a comprendere

> proteggere l'Ebraismo, come può essere una maggiore meticolosità nell'osservanza dei precetti o misure speciali per prevenire la possibilità di peccare. Questi non sono i principi base dell'Ebraismo, ma un muro eretto a loro protezione. Una violazione di questa recinzione protettiva, che circonda l'Ebraismo, potrebbe sembrare non così grave, dopotutto, poiché è solo il muro che si rompe, mentre quello che c'è dentro, l'Ebraismo stesso, rimane intatto. Il digiuno del 17 di Tamùz insegna che la tragedia della breccia nelle mura è quella che porta a cose ben peggiori e più gravi. Dato che infatti, allora, non furono prese misure per correggere la situazione - gli Ebrei cioè non si pentirono

rappresentano. I Dieci Comandamenti, quindi, e trasgressione ne fa seguire un'altra" (Pirkè Avòt l'intera Torà, sono scolpiti nell'anima dell'Ebreo, 4:2). L'Ebraismo stesso, alla fine, sarà in pericolo. divenendo una parte di lui, una cosa sola con la Se le Tavole sono rotte, se una breccia si è creata "sangue" l'eccitamento e l'entusiasmo. Digiunare Signore degli Eserciti: il digiuno del quarto, quinto, settimo e decimo mese saranno per la casa di Yehuda giorni di giubilo, allegria e fauste ricorrenze" (Zaccaria 8: 19).

# Il libro del Tanya che ha salvato dall'assimilazione

Chaim era nato da genitori che, pur non essendo osservanti, quantomeno facevano il Kiddùsh di Shabàt, il Sèder a Pesach e a Yom Kipùr digiunavano. Quando però il padre ottenne una posizione di prestigio in una grande ditta, che portò la famiglia a trasferirsi da Boston a Hong Kong, nel giro di breve tempo le tradizioni ebraiche osservate fino ad allora si indebolirono, fino a scomparire completamente. Chaim iniziò lì i suoi studi di scuola media superiore, inserendosi pian piano, ma con successo, fra i suoi coetanei. Più in là, proseguì i suoi studi all'università di Oxford in Inghilterra, dimenticando ormai a quel punto quasi completamente le sue origini ebraiche. Fra le sue nuove amicizie, Chaim si legò particolarmente ad una ragazza, evidentemente non ebrea, e dopo non molto tempo i due decisero di voler rendere ufficiale la loro relazione e sposarsi. Quando Chaim annunciò con tono festoso la grande notizia ai genitori, non si aspettò neppure lontanamente una loro reazione così violenta e negativa. In fondo essi non erano per nulla osservanti, perché fare tanti problemi?! La verità però era che, pur trascurando i precetti, i genitori di Chaim sentivano fortemente dentro di loro l'identità ebraica, quella scintilla che li legava al loro popolo. Come poteva essere quindi che loro figlio, Ebreo quanto loro, potesse anche solo pensare di sposare una ragazza non ebrea?! Una cosa simile voleva dire abbandonare le proprie origini, mettere al mondo figli che non sarebbero stati Ebrei, interrompendo qualsiasi legame con il loro popolo. Impossibile! Qualsiasi cosa, pur di evitare una simile eventualità. Lunghi discorsi, nel tentativo di convincere il figlio a cambiare i propri piani, non produssero però alcun risultato: "Sei un Ebreo, non puoi far finta di niente. È assolutamente vietato sposare una non ebrea, anche all'Ebreo più immeritevole e trasgressore". Il massimo che ottennero, fu un rinvio del matrimonio, col quale Chaim sperava di dare ai genitori il tempo per abituarsi all'idea. All'avvicinarsi della data, però, le discussioni si riaccesero con ancora maggiore veemenza, cosa che portò ad un nuovo rinvio. Così accadde più volte, fino a quando Chaim si impuntò, divenendo irremovibile. "La prossima settimana mi sposo, a Londra", annunciò con tono definitivo ai genitori, durante una vacanza a

Boston. "Siete invitati a partecipare, e se verrete ne sarò veramente felice. In caso contrario, vi capisco, e rispetterò la vostra decisione". Fu allora che, con immenso dolore, i genitori ribadirono che non avrebbero mai potuto essere partecipi di una cosa simile. Al termina della vacanza, Chaim prese il volo che lo avrebbe riportato a Londra, un volo che prevedeva più scali intermedi. Quando ormai la meta era vicina e così pure la realizzazione del suo



sogno, poco prima dell'atterraggio, Chaim sentì all'improvviso un annuncio, a dir poco strano, da parte dell'assistente di volo: "Se sull'aereo c'è un Ebreo, questi è pregato di rivolgersi ad uno dei membri dell'equipaggio." Chaim si diede un pizzico per accertare di non essersi appisolato e di non stare sognando. Che razza di annuncio era quello?! Si guardò intorno. Passeggeri inglesi, americani, nessuno comunque che sembrasse Ebreo. Solo lui. Fino ad ora si era sempre trovato perfettamente a suo agio accanto a loro, non aveva mai percepito qualcosa di diverso in sé, data l'educazione che aveva ricevuto. Che senso aveva ora quell'annuncio, in un aereo pieno di passeggeri fra i quali lui era l'unico Ebreo?! Vinto dalla curiosità, si alzò, e si rivolse ad un assistente di volo. Questi, non finendo più di scusarsi per il disturbo, lo accompagnò verso la prima classe, spiegandogli intanto di che cosa si trattava. "Mi perdoni, una cosa simile non è mai successa, ma c'è qui un passeggero che, dall'inizio del volo, non ci ha dato pace, pregandoci di aiutarlo ad individuare un Ebreo che sicuramente era sull'aereo e che doveva assolutamente incontrare. All'inizio l'ha cercato lui stesso, ma non avendolo individuato ha insistito al punto che, dopo mille rifiuti, ci siamo arresi!" Chaim si trovò allora davanti ad un Ebreo ortodosso, vestito di nero, con barba e cappello. L'assistente che lo aveva accompagnato fino a lì, disse a Chaim di non sentirsi obbligato a parlare con quell'uomo, solo se lo voleva. Chaim lo rassicurò e rimase lì, pronto a scoprire finalmente quel mistero. A quel punto, l'Ebreo ortodosso si presentò: "Sono un uomo d'affari e commercio in pietre preziose. Per questo mi capita spesso di viaggiare e, una settimana fa, mi sono trovato a New York, dove ho avuto l'occasione di essere ricevuto dal Rebbe di Lubavich. In quell'incontro, ho parlato del mio prossimo itinerario di viaggio: Hong Kong e Londra. Prima di accomiatarmi, il Rebbe mi porse un libro del Tanya (il testo fondamentale della Chassidùt Chabad) e mi diede la sua benedizione. Poi tirò fuori un altro libro del Tanya e mi disse: 'A volte, anche durante un volo si incontrano degli Ebrei. Che tu abbia allora ancora un libro del Tanya in mano." Chaim chiese incuriosito di che libro si trattasse, dato che non ne aveva mai sentito parlare. Il tempo non bastava per una spiegazione, ma Chaim non si arrese. Aprì a caso il libro e chiese di tradurgli perlomeno qualche riga in inglese: "... anche il più immeritevole e trasgressore fra gli Ebrei, sacrifica la propria vita per santificare il Nome di D-O...". Chaim tornò al suo posto con il libro in mano, mentre quelle parole continuavano a girargli in testa, senza dargli pace. Gli tornarono in mente le parole dei genitori: "È assolutamente vietato sposare una non ebrea, anche all'Ebreo più immeritevole e trasgressore". Non poteva non vedere che dall'alto gli veniva dato un segno ed una direzione. Il messaggio era chiaro: doveva porsi in salvo, e subito. Passarono alcuni giorni, durante i quali Chaim visse una vera e propria guerra interiore. Alla fine, egli chiamò la ragazza, per dirle che non poteva più sposarla! Dopodiciò, chiamò i genitori, raccontando loro per filo e per segno tutto quanto era accaduto. Pazzi di gioia, essi gli dissero che forse sarebbe stata una buona idea se fosse andato a New York, dal nonno, per farsi raccontare meglio cosa vuol dire essere Ebrei e perché sia così grave sposare una non ebrea. Chaim accettò il consiglio, ed iniziò ad approfondire le sue radici. Da allora, il libro del Tanya che lo aveva salvato, è sempre con lui. Chaim trovò la sua compagna, si sposò e fondò con lei una casa basata sull'Ebraismo.

# I Giorni del Messia

parte 68

WWW. Mamash.it)

## **Tutto è bene** (parte 2)

Il Talmùd racconta ancora che quando rabbi Akìva vide apparire una volpe vicino al Santo dei Santi, nel Tempio devastato, rise, mentre i suoi compagni piangevano: poiché la profezia Ziòn sarà arata come un campo (Michà 3, 12) si era compiuta, egli comprese che allora si sarebbe avverata anche l'altra profezia uomini, donne e anziani siederanno ancora nelle strade di Gerusalemme (Zecharyà 8, 4). I compagni di Akìva gli dissero: Tu ci hai consolato, Akìva, tu ci hai consolato, Akìva (Talmùd Makkòt

del nome di D-O) compiuta dalle volpi che giravano intorno al Santo dei Santi. Rabbi Akìva rise perché in quel momento vedeva la doppia consolazione che sarebbe derivata dalla rovina: una consolazione che avrebbe annullato il dolore trasformandolo in gioia.

## La bontà nascosta

Durante l'esilio, non possiamo comprendere il bene nascosto nel male apparente, anche perché se arrivassimo a tale comprensione, se cioè vedessimo il bene fin da ora, non desidereremmo più così intensamente la

Dal libro di M. Brod (edito da Mamash, 24b). Questa doppia consolazione è legata redenzione. Solo con la redenzione vedremo al doppio castigo: la distruzione del Bet il bene nascosto nell'esilio e ciò raddoppierà Mikdàsh e il chilùl HaShem (la profanazione la nostra consolazione. Solo quando i nostri occhi si apriranno, ci renderemo conto che anche i momenti più bui dell'esilio, la degradazione estrema dell'onore di HaShem e degli Ebrei, erano destinati a produrre la bontà che verrà rivelata al tempo della redenzione. Allora capiremo che le atrocità dell'esilio non erano che bontà nascoste dal Santo Benedetto e Lo ringrazieremo, come è scritto: Ti glorificherò, poiché Tu fosti in collera con me (Yeshayà 12, 1). È questa la doppia consolazione che trasforma il dolore in gioia.

# L'angolo dei bambini

## Lavare i panni sporchi con gioia

Il Baal Shem Tov, un giorno, durante uno dei suoi viaggi, si trovò a passare per un paese, dove decise di sostare per un po'. I membri della comunità ebraica del posto si stavano preparando per i giorni di Festa, che si stavano avvicinando: Rosh HaShanà e Yom Kipùr. Quando si resero conto di chi fosse il loro ospite, fecero di tutto per convincerlo a fermarsi presso di loro per tutte le feste. Il Baal Shem Tov iniziò allora a porre domande, per sapere chi avrebbe condotto le preghiere, nella

sinagoga del posto. Gli abitanti una risposta, che lo convinse Quando gli fu davanti, gli chiese forse riempirmi di gioia?" come mai, quando si trattava di ricordare e confessare tutti i nostri peccati, egli lo facesse con una melodia allegra?! In fondo si trattava di un momento grave, nel quale si parla dei nostri peccati contro D-O. Il cantore diede allora al Baal Shem Tov

gli descrissero allora le qualità subito a fermarsi lì per tutte le particolari del loro cantore. Fra feste! Cosa disse il cantore, di l'altro, gli dissero che egli usava così speciale? Egli rispose così: una bella melodia, allegra e "Io sono un lavandaio. Questo è gioiosa, da lui stesso composta, il mio mestiere, lavo i panni. Ed quando arrivava al punto della ora, in questi giorni, cosa mi si preghiera nel quale si confessano chiede? Mi si chiede di lavare 'i i propri peccati, a Yom Kipùr. panni' per il più grande Re, il Re Incuriosito, il Baal Shem Tov di tutti i re dei re, D-O Stesso! Un chiese di incontrare il cantore, simile compito non dovrebbe



# L'angolo dell'halachà

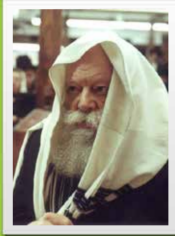
# Nelle tre settimane (17 Tamùz - 9

- -Non si contraggono matrimoni. Fino a Rosh Chodesh Av, però, una coppia può fidanzarsi, persino con una festa.
- -È uso non recitare la benedizione di Shechiànu.
- -È uso non tagliarsi i capelli.
- -Il 17 di Tamùz sono avvenute cinque sventure: 1) furono spezzate le Tavole della Legge; 2) fu interrotto il sacrificio quotidiano nel Santuario; 3) fu aperto un varco nelle mura della città, all'epoca della distruzione del Secondo Tempio; 4) il crudele Apostomòs gettò un Rotolo della Torà nelle fiamme; 5) da parte di

Ebrei traviati, fu collocato un idolo all'interno del Tempio, fatto che determinò la distruzione del Tempio e il nostro esilio.

- -Il digiuno del 17 di Tamùz inizia dall'amùd hashàchar. È possibile mangiare fino ad allora, se non si è dormito di notte, o se, prima di dormire, si è dichiarata questa intenzione.
- -Donne incinte o allattanti, che sentono difficoltà a digiunare, ne sono esentate, ma devono limitarsi a mangiare solo quanto è loro necessario, per mantenere la salute del corpo. Così per il malato, anche non grave. Bambini, da quando comprendono il significato del lutto, devono limitarsi nel loro mangiare.

## Integrità di Erez Israel (citazioni del Rebbe)



"Bisogna creare insediamenti lungo tutti i confini della Terra d'Israele. E proprio in questo modo si proverà ai gentili che si intende per davvero che tutta la Terra d'Israele appartiene agli Ebrei, e che bisogna difendere tutta la Terra d'Israele, per non metterne in pericolo la vita".

(Shabàt di parashà Tissà 5740)

## Per saperne di più

Vuoi scoprire la Chassidùt? Vuoi entrare nel mondo dei segreti della Torà? Oggi puoi! Al telefono o via 'skype' "Studiamo insieme!" (00972-) 054-5707895

Per tutte le informazioni riguardanti l'Italia: attività, Igrot Kodesh, ecc. 0039-02-45480891

Puoi contattare il Beit Chabad degli Italiani in Israele, per tutte le informazioni concernenti lezioni, avvenimenti vari, Igrot Kodesh, ecc.

chiamando il 054-5707895

Per Igrot Kodesh in lingua Ebraica: 03-6584633



Si prega di non gettare la pubblicazione per rispettarne il contenuto sacro